Il est la lumiere : étre lumiere avec le
Christ

Carouge 8 février 2026. Homélie / méditation de Charles Morerod, évéque de Lausanne,
Genéve et Fribourg (ce texte est issu d’un enregistrement en église ; quelques passages
demeurent inaudibles ou incertains)

Il est la lumiére ; nous sommes appelés a I'étre avec lui.

Bon, alors maintenant, comment est-ce qu’on fait ¢ca ? Saint Paul dit comment nous pouvons
nous y prendre: C’est dans la faiblesse créative et toute tremblante que je me suis présenté

a vous. Eh bien, nous devons étre la lumiére de ce monde, qui en a tellement besoin, qui en
a toujours besoin.

Alors comment ? Par exemple, pour que I'on voie la lumiére, il y a des batiments comme
cette église. Ce n’est pas rien.

Et je dois vous dire que, méme aujourd’hui, jentends des gens, a la sortie d’églises
rénovées de différentes maniéres, qui me disent : « Vous savez, je ne viens pas trés
souvent ici, mais qu’est-ce que je suis content qu’on ait restauré cette église. »

Ce qu'ils disent I3, c’est : il faut qu’elle soit Ia, méme si moi, je ne le suis pas tellement. Et ce
n’est pas strictement une contradiction. C’est la manifestation d’'un désir, peut-étre recu de
maniére incompléte, mais qui peut croitre.

On a besoin de cela. Parce que si elle n’est pas 13, il y a quelque chose de moins la ou nous
habitons. Voila ce que cela manifeste. Mais ce n’est pas seulement I'église.

L’encens : objets, lieu, personnes... et une présence

Je prends un exemple qui vient de la liturgie. Dans cette liturgie, vous avez peut-étre
remarqué — et vous remarquerez encore — qu’il y a un encensoir avec de I'encens : une
fumée dont on espeére qu’elle sent bon, et qui brile pour monter vers Dieu.

Qu’est-ce qu’on encense, dans une liturgie comme celle-ci ? D’abord, I'autel : signe de la
présence du Christ, qui est lui-méme 'autel. Un peu plus tard, 'Evangile, la Parole de Dieu :
Dieu présent parmi nous.

Notez qu’a la fin de I'Evangile, on ne dit pas « merci d’avoir lu cela », mais « louange 4 toi,
Seigneur Jésus ». C’est lui que I'on reconnait présent dans 'Evangile. C’est pour cela qu’on
I'encense.

Puis on encense des personnes : les ministres de la célébration, le clergé, et vous, parce
que, dans notre communauté et dans chacune de nos personnes, il y a le Temple du
Saint-Esprit : le Seigneur est présent. Voila pourquoi on nous encense.



Tout cela : des objets, un lieu, des personnes. Le Seigneur est présent dans cette maison,
mais elle n’aurait pas de sens sans nous, et sans elle, nous ne serions pas tout a fait les
mémes. Il ne faut pas I'oublier.

Etre lumiére dans la vie ordinaire : la justice et la
compassion

Il y a des réalités ou le Christ est présent et auxquelles, parfois, on ne pense pas a rendre
honneur. Alors je prends un exemple :

Si tu fais disparaitre de chez toi le geste accusateur, la parole malfaisante ; si tu donnes a
manger a celui qui a faim ; si tu combles les désirs du malheureux, alors ta lumiére —
encore la lumiére — se lévera comme I'aurore, et ton obscurité sera comme la lumiére de
midi.

Y a-t-il opposition entre donner a manger a celui qui a faim, combler les désirs du pauvre, et
dépenser pour faire une église ? Je crois qu’il 'y a pas de contradiction, mais qu’il faut
trouver un équilibre. Et ce n’est pas simple.

« Quand vous parlez de communion, moi j’entends
exclusion »

Il'y a quelques années, j'ai regu a table un certain nombre de personnes sans domicile fixe.
Et 'un d’eux m’a dit quelque chose qui m’a fait un choc.

Il m’a dit : « Vous savez, maintenant, parfois, je vais a I'église. Mais je fais exprés d’arriver
en retard et de partir avant la fin. »

Je lui ai demandé pourquoi. Il m’a répondu : « Quand vous parlez de communion, moi
j'entends exclusion. Quand j'arrive, on me regarde en se demandant ce que je fais la. Je
Crois que je ne suis pas assez présentable pour étre ici. Alors je viens seulement un
moment. »

Mais qu’est-ce que cela dit sur nous ? Voila quelqu’un que nous avons oublié dans notre
regard, et que le Seigneur pourtant met a I'lhonneur.

Dieu comme source : ce que les médias ne voient pas
toujours
Alors comment mettre tout cela ensemble ? Je vais m’inspirer d’'un écrivain espagnol, Javier

Cercas, athée et plutét anticlérical, invité & accompagner le pape Francois lors d’'un voyage.
Il a écrit un livre dont le titre comporte I'expression « Le fou de Dieu ».

Note du rédacteur de Compesiéres Info: Le fou de Dieu au bout du monde. Septembre
2025, Actes Sud, 480 pages. Prix Jacques Delors du livre européen 2025. Javier Cercas a



https://www.babelio.com/livres/Cercas-Le-Fou-de-Dieu-au-bout-du-monde/1828040
https://actualitte.com/article/127746/prix-litteraires/javier-cercas-remporte-le-prix-jacques-delors-du-livre-europeen-2025

accepté de suivre le pape Frangois lors de son voyage en Mongolie. L’écrivain méne une
enquéte sur I’Argentin Bergoglio, veut savoir si sa maman retrouvera son mari au paradis et
manifeste sa stupéfaction de découvrir des missionnaires chrétiens enseigner et soigner les
plus pauvres de cet immense pays inhospitalier, sans prosélytisme, par pur amour du
prochain, tandis que le Vatican poursuit une quéte autrement plus stratégique: la Chine
voisine. Un ouvrage passionnant et controverseé .

Dans ce livre, Javier Cercas reléve ceci : dans les médias, quand on parle du pape, on fait
souvent comme s'il était un politicien parlant de questions sociales — notamment des
pauvres — et c’est parfois la seule chose qu’on retient. D’ou la question : est-ce que Dieu ne
joue aucun role ?

Quand on connait la vie du pape, on voit bien que Dieu est au centre. Et c’est la source de
tout le reste. Ce qu’il dit dans le domaine social provient de sa relation avec Dieu, du désir
de vivre comme un « fou de 'Evangile ». Mais cela n’apparait pas toujours & ceux qui ne
connaissent pas la foi.

Un lieu pour rassembler... et pour ouvrir

Si je reviens a cette maison, et a ceux qui hésitent a y entrer par peur de notre regard —
parce qu’ils sont pauvres, ou jugés « non convenables » — on voit bien le lien.

S’il n’y avait pas cet endroit ou nous nous rassemblons, combien d’entre nous viendraient
seuls pour étre en présence du Seigneur, ensemble ? Et s’il n’y a plus cette grande
motivation venant de I'Evangile — ou plus largement de la foi — les pauvres se sentiront
encore plus exclus et encore moins aimés.

Merci d’étre ici. Notre présence reprend la lumiére du monde, et nous permet de I'étre aussi
pour toutes les personnes qui ne viennent pas ici, parce qu’elles ne se doutent pas que Dieu
veut étre avec elles.

Résumé théologique

Cette méditation déploie une théologie de la présence : le Christ est « lumiére », et 'Eglise
est appelée a réfléchir cette lumiére non seulement dans la liturgie, mais dans la vie
sociale. L'orateur souligne que les lieux sacrés (une église restaurée) ne sont pas seulement
un patrimoine : ils signifient une présence dont méme les « éloignés » sentent le besoin. La
liturgie de I'encensement devient une catéchése : on honore 'autel, 'Evangile, puis les
personnes, car chacune est appelée a étre temple de I’Esprit.

Cette présence liturgique exige une conversion concreéte : supprimer le geste accusateur,
nourrir le pauvre, combler le malheur — c’est ainsi que la lumiére se léve. La tension entre
dépenses pour 'Eglise et service des pauvres n’est pas une contradiction mais une
recherche d’équilibre : I'évangile fonde les deux. Enfin, I'anecdote du sans-abri révéele le
ceeur ecclésiologique du propos : la « communion » peut étre percue comme exclusion si le


https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/le-masque-et-la-plume/le-fou-de-dieu-au-bout-du-monde-de-javier-cercas-8376991

regard des croyants n’est pas évangélique. Dieu n’est pas un supplément : il est la source
qui irrigue 'engagement social et I'accueil.




